Uit ‘Streven’, cultureel maatschappelijk maandblad,
december 1998 door Guido Vanheeswijck

Het spiritueel humanisme van Luc Ferry

'Er zijn vandaag de dag geen aannemelijke, krachtige
filosofische redenen meer om atheist te zijn, of in ieder
geval om de godsdienst af te wijzen. Het atheistisch
rationalisme had in de moderne tijd twee vormen
aangenomen: het geloof in de exclusieve waarheid van
de experimentele natuurwetenschap en het vertrouwen
dat de geschiedenis zich zou ontwikkelen naar een
volledige emancipatie van de mens tegenover elke
transcendente autoriteit. [...] Maar heden ten dage
lijken zowel het geloof in de 'objectieve' waarheid van
de experimentele wetenschappen, als het vertrouwen in
de vooruitgang van de rede tot haar volle verlichting,
juist achterhaalde opvattingen. We zijn allemaal
vertrouwd met het feit dat de onttovering van de
wereld ook een radicale onttovering van het idee zelf
van onttovering teweeg heeft gebracht. Of, met andere
woorden, dat de ontmythologisering zich uiteindelijk
tegen zichzelf heeft gekeerd door ook het ideaal van de
afschaffing van de mythe als een mythe te herkennen.
Natuurlijk wordt deze uitkomst van het moderne
denken niet door iedereen zonder meer erkend,
niettemin is de onhoudbaarheid zowel van het
scientistische als het historicistische rationalisme in hun
meest rigide termen - die dus de mogelijkheid van
religie zelf uitschakelen - een vrij algemeen aanvaard
gegeven van onze cultuur.'




Aldus verwoordt de Italiaanse filosoof Gianni Vattimo®
in zijn essay Ik geloof dat ik geloof een
toonaangevende tendens in de wijsbegeerte van de
jaren negentig: er mag opnieuw over God worden
nagedacht. Verrassend is die vaststelling wel, vooral als
we weten dat Vattimo vertrekt vanuit de ideeén van
Nietzsche en Heidegger, twee auteurs aan wie hij
trouwens een monografie heeft gewijd. Met de naam
van Friedrich Nietzsche is de 'God-is-dood'-idee
verbonden, een gedachte waarop Martin Heidegger
heeft voortgeborduurd. Deze laatste neemt in dat
verband wel een wat dubbelzinnige positie in. Enerzijds
onderschrijft hij Nietzsches uitspraak dat God dood is,
als daarmee de 'God van de filosofen' wordt bedoeld,
de God uit de traditionele metafysica: God als het
hoogste zijnde dat de grondslag is van alle eindige
zijnden, God als causa sui. Tot die God kan de mens
bidden noch offeren. 'Voor de causa sui kan de mens
niet schroomvol knielen, en al evenmin kan hij voor die
God musiceren of dansen.'? Anderzijds wil Heidegger
vanuit een nieuw perspectief de weg banen naar een
'‘goddelijker God'. Een dergelijk perspectief hangt
samen met een ander, voor Heidegger
‘oorspronkelijker' denken over het Zijn zelf, wat op zijn
beurt dan weer een bezinning insluit over het wezen
van het denken zelf.

Over Heideggers uitwerking van dit 'zijnsdenken' wil ik
het hier niet hebben, daarover bestaat een
overvloedige literatuur. En al evenmin wil ik ingaan op
Heideggers visie op een ‘'goddelijker God', een
godsvoorstelling die overigens voor verregaande kritiek
vatbaar is®>. Wel wil ik erop wijzen dat Heideggers
genadeloze afbraak van het traditionele godsconcept
heel wat hedendaagse auteurs ertoe heeft bewogen
opnieuw de godsvraag te stellen. Heideggers destructie



van het klassieke godsbeeld lijkt een weg te banen naar
een nieuw wijsgerig spreken over God, ook al nemen
velen afstand van zijn eigen invulling van die
'goddelijker God'*. De auteurs die in het spoor van
Heidegger opnieuw de godsvraag aan de orde stellen,
gaan twee richtingen uit. Enerzijds heb je degenen die
de klassieke metafysica en haar technische definities
van Gods attributen afwijzen en de onuitsprekelijke
transcendentie, het volkomen anders-zijn van God
benadrukken. De bekendste vertegenwoordigers van
die richting zijn Emmanuel Levinas en Jacques Derrida”.
Anderzijds heb je degenen die de klemtoon leggen op
een huns inziens volkomen vergeten aspect van de
christelijke God: zijn immanentie, Zijn
tegenwoordigheid in de concrete werkelijkheid van elke
dag. Tot deze strekking behoort Gianni Vattimo®.

Een paar maanden geleden heb ik in dit tijdschrift het
werk van de Duitse filosoof Riidiger Safranski belicht’.
Safranski, onder meer bekend om zijn boeiende
Heidegger-biografie, legt de klemtoon op het
grondeloze aspect van een volkomen transcendente
God, en is daardoor een uitgesproken
vertegenwoordiger van de eerste richting. Het recente
essay van de Franse filosoof-journalist Luc Ferry, De
god-mens of de zin van het leven®, is een voorbeeld
van wat ik de tweede richting noem.

Een menselijke versie van het sacrale

Luc Ferry heeft vooral als politiek filosoof naam
gemaakt. Bekend zijn zijn drie boekdelen over politieke
filosofie uit het midden van de jaren tachtig, waarvan
hij het laatste in samenwerking met Alain Renaut heeft
geschreven®. Met Renaut heeft hij vervolgens nog een
aantal boeken uitgebracht, waaronder een studie over
Heidegger in 1988'° en de in 1991 verschenen



polemische bundel Pourquoi nous ne sommes pas
Nietzschéens. In die bundel, waaraan ook André
Comte-Sponville meewerkte, bracht hij tegenover het
structuralistische antihumanisme een zelfbewust, maar
getemperd humanisme naar voren. In 1992 wordt hij
bekroond met de prestigieuze Prix Médicis voor een
uitgebreide monografie over de ecologische
problematiek!!. Vier jaar later verschijnt L'homme-Dieu
ou le Sens de la vie, waarvoor hij de Prix des Droits de
I'homme krijgt en dat nu in Nederlandse vertaling
voorligt. Waarover gaat zijn jongste boek?

Het meest opvallende kenmerk van een democratische
samenleving is, aldus Ferry, dat de vraag naar de zin
van het leven er problematisch wordt. Eigenlijk kon het
niet anders. Het is altijd de religie geweest die de mens
hielp omgaan met het mysterie van zijn bestaan en de
tragiek van zijn eindigheid. In een democratische
samenleving oriénteert de religie niet langer het
collectieve bestaan. Ze wordt er een individuele optie
tussen vele andere. Dat heeft een dubbel gevolg: de
vraag zelf naar de zin krijgt geen duidelijk antwoord
meer, en concrete plaatsen waar men collectief aan die
zin uitdrukking kan geven, worden schaars.

Op het einde van onze eeuw is de vraag naar de zin
van het leven acuut geworden. De geschiedenis van de
twintigste eeuw laat immers het failliet zien van wat
Ferry 'politieke religies' noemt, die een tijdlang nog
stilzwijgend hadden geleefd van een religieuze
gevoeligheid waarvan zij luidop beweerden dat ze die
achter zich hadden gelaten. Op de drempel van een
nieuw millennium geloven we niet langer in 'grote
verhalen', van welke signatuur ook: we erkennen de
grenzen van het geloof in de Revolutie, de Wetenschap,
de Vooruitgang, de Natie, het Volk, enz. Waarin kunnen



we dan wél nog geloven, om de verveling, eigen aan de
'democratische melancholie' die ons fin de siecle
aanvreet, te verdrijven?

Daarop zou je een cultuurpessimistisch vervolg
verwachten. Maar dat krijg je niet van Luc Ferry. Vanuit
de, alleszins weinig originele vaststelling dat de grote
verhalen zijn uitverteld, gaat hij op zoek naar een
andere interpretatie van de moderniteit. Zijn
uitgangspunt is daarbij duidelijk: het mondige individu
wijst elke betutteling van buitenaf van de hand, het is
autonoom geworden en wenst die autonomie niet af te
staan, zijn gevoeligheid voor het gezagsargument is
nagenoeg verdwenen. Die evolutie valt alleen maar toe
te juichen. Maar de erkenning van de autonomie hoeft
niet haaks te staan op de diepste verzuchtingen van het
individu, op zijn zoeken naar een leven dat rijk is aan
zin en betekenis. Dat beide onverzoenbaar zouden zijn,
is een axioma van de zogenaamde doemdenkers en
cultuurpessimisten, die in bepaalde kringen gretig
beluisterd worden, voor wie Ferry echter maar weinig
begrip kan opbrengen. Hij stelt de volgende vraag: 'Als
we gehoor geven aan de uitnodiging die in dit boek
vervat ligt, en weigeren ons over te geven aan het
heimwee naar vroegere tijden waarin het transcendent
goddelijke, hoezeer misschien ook een illusie, op het
nederigste mensenwerk nog het stempel van het
sacrale kon drukken, op welk hoger punt kunnen wij
dan de blik vestigen?' (blz. 195)

Om het verband tussen de doorbraak van de moderne
subjectiviteit en de nieuwe mogelijkheden voor een
zinvol leven te exploreren, gaat Ferry vooral te rade bij
de mentaliteitshistorici. De mentaliteitsgeschiedenis
toont immers een dubbele beweging in de evolutie van
de moderne westerse cultuur. Enerzijds is er, zeker



vanaf de achttiende eeuw, het trage proces van de
‘onttovering van de wereld', dat hand in hand gaat met
de brede beweging van de secularisatie. Dat proces
noemt Ferry de vermenselijking van het goddelijke.
Anderzijds zien we, parallel daarmee, in de ogen van
Ferry als een vorm van compensatie, een
vergoddelijking van het menselijke.

Symptomen van die tegenbeweging ziet hij in de
geboorte van de moderne liefde, die, zoals
mentaliteitshistorici ons vrij recent hebben bijgebracht,
toch wel iets betekent in de ontwikkeling van onze
cultuur. Verwijzend naar befaamde historici als Aries,
Lebrun en Shorter laat Ferry zien dat de
individualistische reflexen en aanspraken op vrijheid,
die aanvankelijk ontstaan zijn in de sfeer van de
economische markt en het wetenschappelijk onderzoek,
geleidelijk de hele cultuur en ook de tussenmenselijke
verhoudingen hebben doordrongen. Wanneer
bijvoorbeeld boerenkinderen onder de druk van
omstandigheden het platteland verlaten om naar de
stad te trekken, ontkomen ze automatisch aan de
dwang van de traditionele gewoonten en winnen ze aan
vrijheid. Mensen die zelf hun eigen werk kunnen
kiezen, willen begrijpelijkerwijze ook vrij handelen in
hun persoonlijk leven en zelf hun levenspartner kiezen.
Kortom, zodra de logica van het individualisme
doordringt in de menselijke relaties, raken deze als
vanzelf in de invloedssfeer van de moderne liefde, die
gebaseerd is op keuze en gevoel.

Ferry's beschrijving van de geleidelijke opkomst van
het liefdeshuwelijk, het ontstaan van een persoonlijker
levensgevoel en van de ouderlijke genegenheid zorgt
voor erg leesbare en mooie bladzijden. Aan de hand
van allerlei anekdotische voorbeelden - zo moest



Montaigne, de grote humanist, bekennen dat hij zich
niet meer precies kon herinneren hoeveel van zijn
kinderen als zuigeling waren gestorven - toont Ferry
hoe diep de kloof is die ons van de Renaissance scheidt
in ons aanvoelen van wat we persoonlijk belangrijk
vinden in onze relaties met anderen.

Hetgeen in een premoderne cultuur als heilig werd
beschouwd, is als het ware geruild voor een
opwaardering van het menselijke. Ferry spreekt in dat
verband van een overgang van een 'transcendance
verticale' naar een 'transcendance horizontale'. Ik wijs
er even op dat René Girard in Mensonge romantique et
vérité romanesque in identieke termen dezelfde
overgang van een premoderne naar een moderne
cultuur beschrijft. Maar hij belicht haast uitsluitend de
negatieve aspecten van die evolutie. Ferry is
daarentegen uitermate gevoelig voor de winst die de
Romantiek ons heeft opgeleverd. Zijn
cultuurfilosofische lezing van de Romantiek doet
veeleer denken aan die van Charles Taylor, in Sources
of the Self, die vooral belang hecht aan de ontdekking
van het dagelijkse leven.

Maar Ferry is niet blind voor de dubbelzinnigheid van de
moderne autonomie. Zoals Taylor vraagt hij aandacht
voor de hoge prijs die de moderne westerling voor het
individualistische ideaal moet betalen:

'[V]an het individu wordt tegenwoordig gevergd dat het
het belangrijkste deel van zijn bestaan grondvest op
affectieve banden van een soms heftig karakter, terwijl
het meer dan ooit beroofd is van de steun van tradities
- het geloof, maar ook de ondersteuning van een
gemeenschap die geworteld is in concrete solidariteit.
Dat is een tragische cirkel want beide bewegingen - het
gevoel dat steeds meer op de voorgrond treedt en de



traditie die zich steeds meer terugtrekt - versterken
wederzijds hun effect: we worden steeds gevoeliger
voor het kwaad, dat anderzijds steeds zinlozer wordt.
[...] De omvang van de problemen die de moderne
mens zichzelf bereidt tekent zich af: meer liefde en
meer gevoelsbanden jegens de medemens dan ooit,
meer kwetsbaarheid jegens het kwaad in al zijn
verschijningsvormen, maar minder mogelijkheden dan
ooit om tegen dat kwaad hulp te mobiliseren' (blz. 134-
5).

Uit die confrontatie met het tragische karakter van het
persoonlijk gevoelsleven ontstaat een behoefte aan
zingeving, aan een nieuwe verhouding tot het
transcendente:

'Geconfronteerd met het hernieuwde raadsel van het
demonische moest onze geseculariseerde samenleving,
ofschoon beroofd van de passende woorden en
begrippen, toch reageren. Meer op ethisch dan op
politiek terrein, om te beginnen, maar ook, voorbij
goed en kwaad, op het terrein van de zingeving. [...]
Ligt daar niet de uiteindelijke verklaring voor het feit
dat de humanitaire utopie, ondanks de kritiek die erop
wordt geleverd, blijft fascineren? Er klinkt een belofte in
door van zingeving, terwijl de politiek en zelfs de
moraal juist van een tragische zinloosheid zijn
geworden. Dat is geen valse belofte, althans niet
helemaal. Wel schuilt hier een valstrik; de enige die
met voldoende listen is toegerust om een uitdaging te
vormen voor de filosofische reflectie' (blz. 185-6).

In de schoot van onze zogenaamd individualistische
samenleving nemen een aantal humanitair bewogen
acties opvallend toe. Ferry verwijst naar de bio-ethische
reflectie, caritatieve acties, humanitaire hulpverlening,
de talloze interventies van de UNO en de erkenning van



de mensenrechten. Volgens hem blijkt daaruit de hang
naar transcendentie-in-immanentie bij vele
'melancholische democraten'. Het verlangen naar
absolute vrijheid is in onze maatschappij op nieuwe
hindernissen gebotst, het streven naar een volkomen
immanentie is een mislukking geworden. Vandaar de
behoefte aan het zoeken naar zin. Ferry weet ook wel
dat de humanitaire acties gemakkelijk door de politiek
en de media gerecupereerd kunnen worden. Dat gevaar
bespreekt hij  uitvoerig. Maar de  mogelijke
dubbelzinnigheden mogen ons niet verleiden tot een
cynisch relativisme. Met instemming citeert Ferry de
voormalige voorzitter van Artsen zonder Grenzen, Rony
Brauman:

'Voorbijgaand aan de grote debatten over de nieuwe of
opgelapte wereldorde, over het cynisme van de
machthebbers of het universele van de moraal, en
ondanks hun angsten en frustraties, weten zij - de
hulpverleners - dat ze zich met hun keuze een plaats
hebben verworven bij de laatste bevoorrechten van het
moderne bestaan, namelijk bij degenen die erin
geslaagd zijn hun leven zin te geven' (blz. 187).

Ferry tast vervolgens diverse domeinen af waar deze
transcendentie-in-immanentie zich kan manifesteren
als een mogelijke verankering van het
gemeenschappelijke leven, opdat ze ons onttoverd
bestaan opnieuw zou betoveren. Bijvoorbeeld de
politiek. De echte uitdaging is daar niet theoretisch van
aard, maar veeleer praktisch en tegelijk spiritueel; wie
aan een onttoverde politiek zin wil geven, moet zich
allereerst afvragen op welke concrete plaatsen die zin
zich ontwikkelt, voor individuen die niet meer in de
kracht van de overheid geloven:



'Over het antwoord hoeft volgens mij nauwelijks twijfel
te bestaan: de zin van ons leven krijgt heden ten dage
vooral haar beslag in philia. Zolang de politiek het
"geschichtliche"” belang van het ontstaan van de
moderne liefde blijft onderschatten, zolang ze niet ziet
wat voor een buitengewoon potentieel aan solidariteit,
aan sympathie, er in de privé-sfeer voorhanden is,
zolang ze daar niet op voortbouwt, zal ze geen enkel
enthousiasme kunnen wekken' (blz. 207).

Het Europees project, dat slechts de taal van het
technocratisch realisme  hanteert, wijst Ferry
tussendoor van de hand als een 'project zonder subject’
(blz. 202-205). Ook weerlegt hij de diatriben van de
doemdenkers tegen de 'oppervlakkige' beeldcultuur, die
de oorzaak zou zijn van een culturele achteruitgang
(blz. 171).

De ontdekking van nieuwe plaatsen waar de openheid
op transcendentie doorbreekt, verbindt Ferry met wat
hij een spiritueel of transcendentaal humanisme noemt,
het humanisme van de god-mens:

'Als de mensen niet in zekere zin goden waren, zouden
ze ook geen mensen zijn. Er dient in hen iets sacraals
te worden verondersteld, of hun reductie tot het
dierlijke dient te worden aanvaard' (blz. 222).

Welk humanisme?

Wat verstaat Ferry onder spiritueel of transcendentaal
humanisme? Hij plaatst dat humanisme tussen twee
extremen, het christelijike en het atheistische
humanisme. Het eerste is hem te veel, het tweede te
weinig. De atheistische variant van het humanisme
ontkent niet alleen God, er is daarin gewoon geen
enkele ruimte meer voor transcendentie’®. De

10



christelijke variant gaat gepaard met wat Ferry een
'verticale transcendentie' noemt, met een God die
boven de wereld staat, 'aan de bovenloop' van de
rivier. Christelijk humanisme is verbonden met het
gezagsargument van een theologisch gefundeerde
ethiek. Die vorm van transcendentie doet afbreuk aan
de moderne autonomie, en moet dus afgewezen
worden.

Volgens de auteur bevinden de christenen zich daarom
thans in een paradoxale situatie:

'In oude tijden hechtte men aan de religieuze vorm als
zodanig terwijl de inhoud, de boodschap van liefde,
nauwelijks in de realiteit van de menselijke
betrekkingen tot uitdrukking kwam; in de moderne tijd
daarentegen verwerpt men de heteronomie van het
theologisch-ethische, terwijl anderzijds in het dagelijkse
leven plaats komt voor gevoelens die sporen met de
inhoud van een discours dat de liefde tot iets sacraals
maakt, tot de diepste zin van het leven. Tal van
christenen ervaren concreet de paradox: soms voelen
ze zich meer verwant met een atheistische filosoof die
de schoonheid van agape verkondigt dan met een
kerkvorst die de luister van een voorbije schittering wil
herstellen' (blz. 226).

Ferry situeert transcendentaal humanisme in de traditie
van Descartes en Kant. Het heet niet voor niets
'transcendentaal'. De 'vergoddelijking' van de mens is
de kerngedachte die hij vooral aan Kant ontleent. De
ethische maatstaf ligt in onszelf: het is 'de goddelijke
mens in ons', en niet God die ons tot ethisch handelen
aanzet. In de terminologie van Kant: de ethische norm
hoort tot de ‘'Naturanlage der Vernunft'. De
transcendentie is voor de hedendaagse god-mens een
'horizontale' transcendentie.

11



Humanisme en christendom

Tot daar Luc Ferry. Ik vind het een uitdagend,
stimulerend, leesbaar boek, dat indringend analyseert
en kwesties oproept die vandaag wel eens graag
worden weggemoffeld. Maar ik blijf ook met vragen
zitten. Ik som er drie op. Wat bedoelt Ferry uiteindelijk
met 'horizontale' transcendentie? Wat verstaat hij
onder christendom? Waarom heeft het christendom zijn
band met dat humanisme verloren? Op die drie vragen
is het antwoord van Ferry soms mistig en vaag, of zelfs
gewoon onjuist.

Transcendentie moet worden gedacht als
transcendentie-in-immanentie, schrijft Ferry. Om die
vorm van transcendentie te illustreren doet hij een
beroep op Husserls analyse van de waarneming. Van
een kubus neem ik maar drie zijden waar, en toch zeg
ik terecht dat ik de (hele) kubus zie. Kortom, wat aan
mij immanent is, bevat 'meer'. Anders gezegd:
begrippen en woorden verwijzen wel naar elkaar, maar
ze verwijzen ook naar een werkelijkheid buiten onszelf.
Het is waar dat we de werkelijkheid slechts via onze
interpretaties kennen, maar het is niet waar dat we
alleen maar onze interpretaties kennen. Hoeveel bomen
er ook zijn, ze verbergen het bos niet.

Je zou een dergelijke invulling van het begrip
transcendentie een minimale, kentheoretische
transcendentie kunnen noemen, die alle diepere
vormen van transcendentie vooronderstelt. Maar over
die andere, ‘'diepere' vormen blijft Ferry vaag. Hij
spreekt van een ethische transcendentie van de ander,
via de transcendentie van waarden die aan allen
gemeenschappelijk zijn. Hij zoekt naar een esthetische
transcendentie in de kunst, veelal vruchteloos. Terloops
verwijst hij naar de grote internationale

12



sportevenementen als vindplaatsen van een dergelijke
transcendentie. En dat is zeker niet niets - de auteur
spreekt van 'transcendances partielles' - maar toch niet
voldoende.

En dan het christendom. Is dat niet de godsdienst van
de transcendentie-in-immanentie, de godsdienst van de
incarnatie? Nee, niet volgens Ferry. Hij heeft de
encycliek van paus Johannes-Paulus II, De glans van de
waarheid, en ook zijn boek Over de drempel van de
hoop goed gelezen en er zich kennelijk aan geérgerd.
Dat is zijn uitvalsbasis om het christendom af te doen
als een godsdienst van de ‘'theonomie', van de
goddelijke wet waaraan de mens zich moet houden.
Christelijke theologie stoelt op het gezagsargument,
klinkt het behoorlijk ongenuanceerd. De enige
tegenstem is die van Drewermann en zijn
psychoanalytische interpretatie van het christendom.
De theologische discussie herleidt Ferry bijna
karikaturaal tot de vraag of de evangelische verhalen
over Jezus historisch of symbolisch te begrijpen zijn.
Voorts vind je in dit boek geen enkele verwijzing naar
exegetische reflecties a la Bultmann, noch naar de
inbreng van de hermeneutische methode, noch naar de
invioed van de heideggeriaanse kritiek op de
ontotheologie, enz.*’

'Hier ligt volgens mij de grootste paradox van onze
seculiere betrekkingen met het christendom: de
geboorte van het moderne gevoelsleven, de affectieve
fundering van de waardevolste menselijke relaties,
werd gekoppeld aan de uittocht uit een religie die
pretendeerde een boodschap van liefde te brengen'
(blz. 224-225). Ferry bepleit een nieuwe bezinning op
de inhoud van het evangelie, om uit die paradoxale
situatie te raken. Pogingen om de religie qua vorm in

13



haar oude luister te herstellen zijn tot mislukking
gedoemd:

'Terwijl de religies van de wet ten prooi lijken te vallen
aan een aftakelingsproces dan wel aan de lokroep van
het fundamentalisme, zou de religie van de liefde tot
harmonie kunnen komen met de drijfveren die de
mentaliteitshistorici voor ons hebben blootgelegd. Door
philia zijn wij van de christelijke religie verwijderd
geraakt, maar diezelfde philia geeft haar weer
betekenis en biedt op verrassende wijze voedsel aan
agape. [...] Aldus sluit het moderne humanisme,
zonder er zelfs over hoeven te denken, aan op een
centraal thema van het christendom: de "liefde" is bij
uitstek het gevoel dat de "persoonlijke structuur van de
zin" leven inblaast, er kracht en ziel aan geeft' (blz.
226).

In filosofische termen: het platoons-aristotelische
christendom is dood. De zoektocht naar die
'traditionele’ God loopt uit op een impasse: dat weten
we, zegt Ferry, sinds Nietzsche en Heidegger. Hij
bepleit een ander beeld van transcendentie, waarbij de
kern van het christendom wel inspirerend kan werken,
op voorwaarde dat daarin de afstandelijke,
transcendente God plaatsmaakt voor de God van de
Liefde. Er moet een niet-platoons-aristotelische
interpretatie van het christendom komen, een nieuwe
manier om over transcendentie-in-immanentie te
spreken. Helaas vertelt Ferry er nauwelijks meer over.

Zijn boek, De god-mens of de zin van het leven, kan
gelezen worden als een exponent van het huidige
zoeken naar nieuwe woorden voor wat ons overstijgt,
voor wat ons transcendeert. Onvrede met de
scholastieke beschrijving van transcendentie lijkt wel
het algemeen aanvaarde uitgangspunt. Maar dan gaan

14



de wegen uit elkaar. De enen leggen de klemtoon op
een ondoorgrondelijke transcendentie die geen naam
heeft en geen enkele beschrijving verdraagt'®. De
anderen doen een poging om de transcendentie binnen
de immanentie te denken'®. Van die benadering is ook
Ferry's boek een voorbeeld. Als eerste stap schetst hij
een boeiende diagnose van onze tijd, die vraagt naar
zingeving. Maar verder Dblijft het antwoord van Ferry
vaag en onbevredigend. Meer dan contouren aanzetten
doet hij niet'>. Ondanks die beperking is zijn essay
lezenswaard. Wat is er trouwens hachelijker dan
'transcendentie-in-immanentie' te denken, op zo'n
manier dat de transcendentie niet helemaal verdwijnt?

[1] Gianni Vattimo, Ik geloof dat ik geloof, vertaling Liliana Jansen-Bella, Boom, Amsterdam, 1998,
blz. 16-17.

[2] Heidegger, Identitét und Differenz, Pfullingen, 1957, blz. 64-65.

[3] In dit verband verwijs ik naar de kritiek van W. Weischedel (in Der Gott der Philosophen.
Grundlegung einer philosophischen Theologie im Zeitalter des Nihilismus, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt, 1983, blz. 494). Zie ook M. Van Nierop, 'Humanisme tussen
aanhalingstekens. Heideggers Brief tiber den "Humanismus"', in Tijdschrift voor Filosofie, december
1997, blz. 708-709: 'Aan het eind van zijn boekje Heidegger. Denker in dlrftiger Zeit spreekt Karl
Léwith onomwonden van het religieuze motief bij Heidegger, dat zich weliswaar van het christelijk
geloof heeft losgemaakt, maar juist in zijn dogmatisch ongebonden onbepaaldheid diegenen
aanspreekt die geen gelovige christenen meer zijn, maar na Nietzsches "dood van God" toch
religieus zouden willen blijven. Laat het zijn, zoals we zagen, dan ook niet God zijn: de wijze
waarop Heidegger erover spreekt, heeft zeker theologiserende trekken'.

[4] Een mooi voorbeeld hiervan is Jean-Luc Marion, Dieu sans I'étre, Communio / Fayard, Paris,
1982.

[5] G. Vattimo, o.c., blz. 84: 'Feit is dat het totaal anders zijn van God ten opzichte van de wereld
ook ten koste van het nieuwe van het christelijk gebeuren lijkt te worden bevestigd. Voor
Emmanuel Levinas bijvoorbeeld, maar in zekere zin ook voor Jacques Derrida die hem herneemt en
becommentarieert, is er geen echt verschil tussen de historische tijdperken. Elk moment van de
geschiedenis staat in direct verband met de eeuwigheid; de historiciteit van het bestaan beperkt
zich helemaal tot de eindigheid ervan, tot het feit dat we altijd in een situatie geworpen zijn,
waarvan de specifieke kenmerken echter niet worden belicht, omdat alleen de zuiver 'verticale'
relatie met het eeuwig Andere telt'.

[6] Over Vattimo, zie G. Groot, 'Het zwakke denken van Gianni Vattimo', in Streven, mei 1988, blz.
686-697; G. Groot, 'Een zwak geloof. Gesprek met Gianni Vattimo', in Streven, april 1998, blz.
319-334.

[7] G. Vanheeswijck, 'Safranski's worsteling met de vrijheid', in Streven, september 1998, blz.
675-685.

15



[8] Luc Ferry, De god-mens of de zin van het leven, vert. Jeanne Holierhoek, Ambo, Amsterdam /
Kritak, Leuven, 1998, 255 blz., ISBN 90-6303-761-9. Oorspronkelijke uitgave: L. Ferry, L'homme-
Dieu ou le Sens de la vie, Bernard Grasset, Paris, 1996, 250 blz., ISBN 2-246-43631-1.

[9] Philosophie politique I: Le droit. La nouvelle querelle des anciens et des modernes, P.U.F.,
1984; Philosophie politique II: Le systéme des philosophes de I'histoire, P.U.F., 1984; Philosophie
Politique III: Des droits de I'hnomme a l'idée républicaine, P.U.F., 1985 (en collaboration avec Alain
Renaut).

[10] Heidegger et les modernes, Grasset, 1988.
[11] Le Nouvel Ordre écologique: I'arbre, I'animal et I'hnomme, Grasset, 1992.

[12] Een recent voorbeeld van dit atheistisch humanisme is Herman Philipse, Atheistisch Manifest.
Drie wijsgerige opstellen over godsdienst en moraal, Prometheus, Amsterdam, 1995.

[13] A. Antoine, ""L'humanisme spiritualiste" de Luc Ferry. A propos de I'Homme-Dieu ou le sens de
la vie', in Esprit, 1996, blz. 42: 'Luc Ferry approche les "religions positives" quasiment comme a
I'époque des Lumiéres, comme si la théologie n'avait pas profondément évolué depuis, et par une
démarche qui confond souvent foi et religion'.

[14] Cfr. J. Derrida, 'God'. Anonymus, ingeleid en vertaald door Rico Sneller, Kok Agora, Kampen,
1998. Derrida schrijft er onder meer dat het christendom de goddelijke ontlediging (kenosis) niet
radicaal genoeg opvat, omdat het in de figuur van Jezus Christus een unieke toegang blijft
aanwijzen tot Gods verborgenheid.

[15] Cfr. G. Vattimo, o.c., blz. 29: 'De menswording ofwel verlaging van God tot het niveau van de
mens, wat het Nieuwe Testament de kenosis van God noemt, moet geinterpreteerd worden als
teken dat de niet gewelddadige en niet absolute God van de post-metafysische tijd gekenmerkt
wordt door dezelfde neiging tot verzwakking als waar de heideggeriaans geinspireerde filosofie
over spreekt'.

[16] Cfr. Herman Berger, Ik noem het God. Reflecties bij Luc Ferry, L'homme-Dieu ou le Sens de la
vie, Tilburg University Press, 1998. Berger presenteert daarin een 'metafysisch' humanisme
tegenover Ferry's 'niet-metafysisch' humanisme.

16



