
 

 
1 

Uit ‘Streven’, cultureel maatschappelijk maandblad, 
december 1998 door Guido Vanheeswijck 

Het spiritueel humanisme van Luc Ferry 

'Er zijn vandaag de dag geen aannemelijke, krachtige 

filosofische redenen meer om atheïst te zijn, of in ieder 

geval om de godsdienst af te wijzen. Het atheïstisch 

rationalisme had in de moderne tijd twee vormen 

aangenomen: het geloof in de exclusieve waarheid van 

de experimentele natuurwetenschap en het vertrouwen 

dat de geschiedenis zich zou ontwikkelen naar een 

volledige emancipatie van de mens tegenover elke 

transcendente autoriteit. [...] Maar heden ten dage 

lijken zowel het geloof in de 'objectieve' waarheid van 

de experimentele wetenschappen, als het vertrouwen in 

de vooruitgang van de rede tot haar volle verlichting, 

juist achterhaalde opvattingen. We zijn allemaal 

vertrouwd met het feit dat de onttovering van de 

wereld ook een radicale onttovering van het idee zelf 

van onttovering teweeg heeft gebracht. Of, met andere 

woorden, dat de ontmythologisering zich uiteindelijk 

tegen zichzelf heeft gekeerd door ook het ideaal van de 

afschaffing van de mythe als een mythe te herkennen. 

Natuurlijk wordt deze uitkomst van het moderne 

denken niet door iedereen zonder meer erkend, 

niettemin is de onhoudbaarheid zowel van het 

scientistische als het historicistische rationalisme in hun 

meest rigide termen - die dus de mogelijkheid van 

religie zelf uitschakelen - een vrij algemeen aanvaard 

gegeven van onze cultuur.' 

 

 



 

 
2 

Aldus verwoordt de Italiaanse filosoof Gianni Vattimo1 

in zijn essay Ik geloof dat ik geloof een 

toonaangevende tendens in de wijsbegeerte van de 

jaren negentig: er mag opnieuw over God worden 

nagedacht. Verrassend is die vaststelling wel, vooral als 

we weten dat Vattimo vertrekt vanuit de ideeën van 

Nietzsche en Heidegger, twee auteurs aan wie hij 

trouwens een monografie heeft gewijd. Met de naam 

van Friedrich Nietzsche is de 'God-is-dood'-idee 

verbonden, een gedachte waarop Martin Heidegger 

heeft voortgeborduurd. Deze laatste neemt in dat 

verband wel een wat dubbelzinnige positie in. Enerzijds 

onderschrijft hij Nietzsches uitspraak dat God dood is, 

als daarmee de 'God van de filosofen' wordt bedoeld, 

de God uit de traditionele metafysica: God als het 

hoogste zijnde dat de grondslag is van alle eindige 

zijnden, God als causa sui. Tot die God kan de mens 

bidden noch offeren. 'Voor de causa sui kan de mens 

niet schroomvol knielen, en al evenmin kan hij voor die 

God musiceren of dansen.'2 Anderzijds wil Heidegger 

vanuit een nieuw perspectief de weg banen naar een 

'goddelijker God'. Een dergelijk perspectief hangt 

samen met een ander, voor Heidegger 

'oorspronkelijker' denken over het Zijn zelf, wat op zijn 

beurt dan weer een bezinning insluit over het wezen 

van het denken zelf.  

Over Heideggers uitwerking van dit 'zijnsdenken' wil ik 

het hier niet hebben, daarover bestaat een 

overvloedige literatuur. En al evenmin wil ik ingaan op 

Heideggers visie op een 'goddelijker God', een 

godsvoorstelling die overigens voor verregaande kritiek 

vatbaar is3. Wel wil ik erop wijzen dat Heideggers 

genadeloze afbraak van het traditionele godsconcept 

heel wat hedendaagse auteurs ertoe heeft bewogen 

opnieuw de godsvraag te stellen. Heideggers destructie 



 

 
3 

van het klassieke godsbeeld lijkt een weg te banen naar 

een nieuw wijsgerig spreken over God, ook al nemen 

velen afstand van zijn eigen invulling van die 

'goddelijker God'4. De auteurs die in het spoor van 

Heidegger opnieuw de godsvraag aan de orde stellen, 

gaan twee richtingen uit. Enerzijds heb je degenen die 

de klassieke metafysica en haar technische definities 

van Gods attributen afwijzen en de onuitsprekelijke 

transcendentie, het volkomen anders-zijn van God 

benadrukken. De bekendste vertegenwoordigers van 

die richting zijn Emmanuel Levinas en Jacques Derrida5. 

Anderzijds heb je degenen die de klemtoon leggen op 

een huns inziens volkomen vergeten aspect van de 

christelijke God: zijn immanentie, zijn 

tegenwoordigheid in de concrete werkelijkheid van elke 

dag. Tot deze strekking behoort Gianni Vattimo6. 

Een paar maanden geleden heb ik in dit tijdschrift het 

werk van de Duitse filosoof Rüdiger Safranski belicht7. 

Safranski, onder meer bekend om zijn boeiende 

Heidegger-biografie, legt de klemtoon op het 

grondeloze aspect van een volkomen transcendente 

God, en is daardoor een uitgesproken 

vertegenwoordiger van de eerste richting. Het recente 

essay van de Franse filosoof-journalist Luc Ferry, De 

god-mens of de zin van het leven8, is een voorbeeld 

van wat ik de tweede richting noem.  

Een menselijke versie van het sacrale 

Luc Ferry heeft vooral als politiek filosoof naam 

gemaakt. Bekend zijn zijn drie boekdelen over politieke 

filosofie uit het midden van de jaren tachtig, waarvan 

hij het laatste in samenwerking met Alain Renaut heeft 

geschreven9. Met Renaut heeft hij vervolgens nog een 

aantal boeken uitgebracht, waaronder een studie over 

Heidegger in 198810 en de in 1991 verschenen 



 

 
4 

polemische bundel Pourquoi nous ne sommes pas 

Nietzschéens. In die bundel, waaraan ook André 

Comte-Sponville meewerkte, bracht hij tegenover het 

structuralistische antihumanisme een zelfbewust, maar 

getemperd humanisme naar voren. In 1992 wordt hij 

bekroond met de prestigieuze Prix Médicis voor een 

uitgebreide monografie over de ecologische 

problematiek11. Vier jaar later verschijnt L'homme-Dieu 

ou le Sens de la vie, waarvoor hij de Prix des Droits de 

l'homme krijgt en dat nu in Nederlandse vertaling 

voorligt. Waarover gaat zijn jongste boek? 

Het meest opvallende kenmerk van een democratische 

samenleving is, aldus Ferry, dat de vraag naar de zin 

van het leven er problematisch wordt. Eigenlijk kon het 

niet anders. Het is altijd de religie geweest die de mens 

hielp omgaan met het mysterie van zijn bestaan en de 

tragiek van zijn eindigheid. In een democratische 

samenleving oriënteert de religie niet langer het 

collectieve bestaan. Ze wordt er een individuele optie 

tussen vele andere. Dat heeft een dubbel gevolg: de 

vraag zelf naar de zin krijgt geen duidelijk antwoord 

meer, en concrete plaatsen waar men collectief aan die 

zin uitdrukking kan geven, worden schaars. 

Op het einde van onze eeuw is de vraag naar de zin 

van het leven acuut geworden. De geschiedenis van de 

twintigste eeuw laat immers het failliet zien van wat 

Ferry 'politieke religies' noemt, die een tijdlang nog 

stilzwijgend hadden geleefd van een religieuze 

gevoeligheid waarvan zij luidop beweerden dat ze die 

achter zich hadden gelaten. Op de drempel van een 

nieuw millennium geloven we niet langer in 'grote 

verhalen', van welke signatuur ook: we erkennen de 

grenzen van het geloof in de Revolutie, de Wetenschap, 

de Vooruitgang, de Natie, het Volk, enz. Waarin kunnen 



 

 
5 

we dan wél nog geloven, om de verveling, eigen aan de 

'democratische melancholie' die ons fin de siècle 

aanvreet, te verdrijven? 

Daarop zou je een cultuurpessimistisch vervolg 

verwachten. Maar dat krijg je niet van Luc Ferry. Vanuit 

de, alleszins weinig originele vaststelling dat de grote 

verhalen zijn uitverteld, gaat hij op zoek naar een 

andere interpretatie van de moderniteit. Zijn 

uitgangspunt is daarbij duidelijk: het mondige individu 

wijst elke betutteling van buitenaf van de hand, het is 

autonoom geworden en wenst die autonomie niet af te 

staan, zijn gevoeligheid voor het gezagsargument is 

nagenoeg verdwenen. Die evolutie valt alleen maar toe 

te juichen. Maar de erkenning van de autonomie hoeft 

niet haaks te staan op de diepste verzuchtingen van het 

individu, op zijn zoeken naar een leven dat rijk is aan 

zin en betekenis. Dat beide onverzoenbaar zouden zijn, 

is een axioma van de zogenaamde doemdenkers en 

cultuurpessimisten, die in bepaalde kringen gretig 

beluisterd worden, voor wie Ferry echter maar weinig 

begrip kan opbrengen. Hij stelt de volgende vraag: 'Als 

we gehoor geven aan de uitnodiging die in dit boek 

vervat ligt, en weigeren ons over te geven aan het 

heimwee naar vroegere tijden waarin het transcendent 

goddelijke, hoezeer misschien ook een illusie, op het 

nederigste mensenwerk nog het stempel van het 

sacrale kon drukken, op welk hoger punt kunnen wij 

dan de blik vestigen?' (blz. 195) 

Om het verband tussen de doorbraak van de moderne 

subjectiviteit en de nieuwe mogelijkheden voor een 

zinvol leven te exploreren, gaat Ferry vooral te rade bij 

de mentaliteitshistorici. De mentaliteitsgeschiedenis 

toont immers een dubbele beweging in de evolutie van 

de moderne westerse cultuur. Enerzijds is er, zeker 



 

 
6 

vanaf de achttiende eeuw, het trage proces van de 

'onttovering van de wereld', dat hand in hand gaat met 

de brede beweging van de secularisatie. Dat proces 

noemt Ferry de vermenselijking van het goddelijke. 

Anderzijds zien we, parallel daarmee, in de ogen van 

Ferry als een vorm van compensatie, een 

vergoddelijking van het menselijke. 

Symptomen van die tegenbeweging ziet hij in de 

geboorte van de moderne liefde, die, zoals 

mentaliteitshistorici ons vrij recent hebben bijgebracht, 

toch wel iets betekent in de ontwikkeling van onze 

cultuur. Verwijzend naar befaamde historici als Ariès, 

Lebrun en Shorter laat Ferry zien dat de 

individualistische reflexen en aanspraken op vrijheid, 

die aanvankelijk ontstaan zijn in de sfeer van de 

economische markt en het wetenschappelijk onderzoek, 

geleidelijk de hele cultuur en ook de tussenmenselijke 

verhoudingen hebben doordrongen. Wanneer 

bijvoorbeeld boerenkinderen onder de druk van 

omstandigheden het platteland verlaten om naar de 

stad te trekken, ontkomen ze automatisch aan de 

dwang van de traditionele gewoonten en winnen ze aan 

vrijheid. Mensen die zelf hun eigen werk kunnen 

kiezen, willen begrijpelijkerwijze ook vrij handelen in 

hun persoonlijk leven en zelf hun levenspartner kiezen. 

Kortom, zodra de logica van het individualisme 

doordringt in de menselijke relaties, raken deze als 

vanzelf in de invloedssfeer van de moderne liefde, die 

gebaseerd is op keuze en gevoel. 

Ferry's beschrijving van de geleidelijke opkomst van 

het liefdeshuwelijk, het ontstaan van een persoonlijker 

levensgevoel en van de ouderlijke genegenheid zorgt 

voor erg leesbare en mooie bladzijden. Aan de hand 

van allerlei anekdotische voorbeelden - zo moest 



 

 
7 

Montaigne, de grote humanist, bekennen dat hij zich 

niet meer precies kon herinneren hoeveel van zijn 

kinderen als zuigeling waren gestorven - toont Ferry 

hoe diep de kloof is die ons van de Renaissance scheidt 

in ons aanvoelen van wat we persoonlijk belangrijk 

vinden in onze relaties met anderen. 

Hetgeen in een premoderne cultuur als heilig werd 

beschouwd, is als het ware geruild voor een 

opwaardering van het menselijke. Ferry spreekt in dat 

verband van een overgang van een 'transcendance 

verticale' naar een 'transcendance horizontale'. Ik wijs 

er even op dat René Girard in Mensonge romantique et 

vérité romanesque in identieke termen dezelfde 

overgang van een premoderne naar een moderne 

cultuur beschrijft. Maar hij belicht haast uitsluitend de 

negatieve aspecten van die evolutie. Ferry is 

daarentegen uitermate gevoelig voor de winst die de 

Romantiek ons heeft opgeleverd. Zijn 

cultuurfilosofische lezing van de Romantiek doet 

veeleer denken aan die van Charles Taylor, in Sources 

of the Self, die vooral belang hecht aan de ontdekking 

van het dagelijkse leven. 

Maar Ferry is niet blind voor de dubbelzinnigheid van de 

moderne autonomie. Zoals Taylor vraagt hij aandacht 

voor de hoge prijs die de moderne westerling voor het 

individualistische ideaal moet betalen:  

'[V]an het individu wordt tegenwoordig gevergd dat het 

het belangrijkste deel van zijn bestaan grondvest op 

affectieve banden van een soms heftig karakter, terwijl 

het meer dan ooit beroofd is van de steun van tradities 

- het geloof, maar ook de ondersteuning van een 

gemeenschap die geworteld is in concrete solidariteit. 

Dat is een tragische cirkel want beide bewegingen - het 

gevoel dat steeds meer op de voorgrond treedt en de 



 

 
8 

traditie die zich steeds meer terugtrekt - versterken 

wederzijds hun effect: we worden steeds gevoeliger 

voor het kwaad, dat anderzijds steeds zinlozer wordt. 

[...] De omvang van de problemen die de moderne 

mens zichzelf bereidt tekent zich af: meer liefde en 

meer gevoelsbanden jegens de medemens dan ooit, 

meer kwetsbaarheid jegens het kwaad in al zijn 

verschijningsvormen, maar minder mogelijkheden dan 

ooit om tegen dat kwaad hulp te mobiliseren' (blz. 134-

5). 

Uit die confrontatie met het tragische karakter van het 

persoonlijk gevoelsleven ontstaat een behoefte aan 

zingeving, aan een nieuwe verhouding tot het 

transcendente:  

'Geconfronteerd met het hernieuwde raadsel van het 

demonische moest onze geseculariseerde samenleving, 

ofschoon beroofd van de passende woorden en 

begrippen, toch reageren. Meer op ethisch dan op 

politiek terrein, om te beginnen, maar ook, voorbij 

goed en kwaad, op het terrein van de zingeving. [...] 

Ligt daar niet de uiteindelijke verklaring voor het feit 

dat de humanitaire utopie, ondanks de kritiek die erop 

wordt geleverd, blijft fascineren? Er klinkt een belofte in 

door van zingeving, terwijl de politiek en zelfs de 

moraal juist van een tragische zinloosheid zijn 

geworden. Dat is geen valse belofte, althans niet 

helemaal. Wel schuilt hier een valstrik; de enige die 

met voldoende listen is toegerust om een uitdaging te 

vormen voor de filosofische reflectie' (blz. 185-6). 

In de schoot van onze zogenaamd individualistische 

samenleving nemen een aantal humanitair bewogen 

acties opvallend toe. Ferry verwijst naar de bio-ethische 

reflectie, caritatieve acties, humanitaire hulpverlening, 

de talloze interventies van de UNO en de erkenning van 



 

 
9 

de mensenrechten. Volgens hem blijkt daaruit de hang 

naar transcendentie-in-immanentie bij vele 

'melancholische democraten'. Het verlangen naar 

absolute vrijheid is in onze maatschappij op nieuwe 

hindernissen gebotst, het streven naar een volkomen 

immanentie is een mislukking geworden. Vandaar de 

behoefte aan het zoeken naar zin. Ferry weet ook wel 

dat de humanitaire acties gemakkelijk door de politiek 

en de media gerecupereerd kunnen worden. Dat gevaar 

bespreekt hij uitvoerig. Maar de mogelijke 

dubbelzinnigheden mogen ons niet verleiden tot een 

cynisch relativisme. Met instemming citeert Ferry de 

voormalige voorzitter van Artsen zonder Grenzen, Rony 

Brauman:  

'Voorbijgaand aan de grote debatten over de nieuwe of 

opgelapte wereldorde, over het cynisme van de 

machthebbers of het universele van de moraal, en 

ondanks hun angsten en frustraties, weten zij - de 

hulpverleners - dat ze zich met hun keuze een plaats 

hebben verworven bij de laatste bevoorrechten van het 

moderne bestaan, namelijk bij degenen die erin 

geslaagd zijn hun leven zin te geven' (blz. 187). 

Ferry tast vervolgens diverse domeinen af waar deze 

transcendentie-in-immanentie zich kan manifesteren 

als een mogelijke verankering van het 

gemeenschappelijke leven, opdat ze ons onttoverd 

bestaan opnieuw zou betoveren. Bijvoorbeeld de 

politiek. De echte uitdaging is daar niet theoretisch van 

aard, maar veeleer praktisch en tegelijk spiritueel; wie 

aan een onttoverde politiek zin wil geven, moet zich 

allereerst afvragen op welke concrete plaatsen die zin 

zich ontwikkelt, voor individuen die niet meer in de 

kracht van de overheid geloven:  



 

 
10 

'Over het antwoord hoeft volgens mij nauwelijks twijfel 

te bestaan: de zin van ons leven krijgt heden ten dage 

vooral haar beslag in philia. Zolang de politiek het 

"geschichtliche" belang van het ontstaan van de 

moderne liefde blijft onderschatten, zolang ze niet ziet 

wat voor een buitengewoon potentieel aan solidariteit, 

aan sympathie, er in de privé-sfeer voorhanden is, 

zolang ze daar niet op voortbouwt, zal ze geen enkel 

enthousiasme kunnen wekken' (blz. 207). 

Het Europees project, dat slechts de taal van het 

technocratisch realisme hanteert, wijst Ferry 

tussendoor van de hand als een 'project zonder subject' 

(blz. 202-205). Ook weerlegt hij de diatriben van de 

doemdenkers tegen de 'oppervlakkige' beeldcultuur, die 

de oorzaak zou zijn van een culturele achteruitgang 

(blz. 171).  

De ontdekking van nieuwe plaatsen waar de openheid 

op transcendentie doorbreekt, verbindt Ferry met wat 

hij een spiritueel of transcendentaal humanisme noemt, 

het humanisme van de god-mens:  

'Als de mensen niet in zekere zin goden waren, zouden 

ze ook geen mensen zijn. Er dient in hen iets sacraals 

te worden verondersteld, of hun reductie tot het 

dierlijke dient te worden aanvaard' (blz. 222). 

Welk humanisme? 

Wat verstaat Ferry onder spiritueel of transcendentaal 

humanisme? Hij plaatst dat humanisme tussen twee 

extremen, het christelijke en het atheïstische 

humanisme. Het eerste is hem te veel, het tweede te 

weinig. De atheïstische variant van het humanisme 

ontkent niet alleen God, er is daarin gewoon geen 

enkele ruimte meer voor transcendentie12. De 



 

 
11 

christelijke variant gaat gepaard met wat Ferry een 

'verticale transcendentie' noemt, met een God die 

boven de wereld staat, 'aan de bovenloop' van de 

rivier. Christelijk humanisme is verbonden met het 

gezagsargument van een theologisch gefundeerde 

ethiek. Die vorm van transcendentie doet afbreuk aan 

de moderne autonomie, en moet dus afgewezen 

worden. 

Volgens de auteur bevinden de christenen zich daarom 

thans in een paradoxale situatie:  

'In oude tijden hechtte men aan de religieuze vorm als 

zodanig terwijl de inhoud, de boodschap van liefde, 

nauwelijks in de realiteit van de menselijke 

betrekkingen tot uitdrukking kwam; in de moderne tijd 

daarentegen verwerpt men de heteronomie van het 

theologisch-ethische, terwijl anderzijds in het dagelijkse 

leven plaats komt voor gevoelens die sporen met de 

inhoud van een discours dat de liefde tot iets sacraals 

maakt, tot de diepste zin van het leven. Tal van 

christenen ervaren concreet de paradox: soms voelen 

ze zich meer verwant met een atheïstische filosoof die 

de schoonheid van agapè verkondigt dan met een 

kerkvorst die de luister van een voorbije schittering wil 

herstellen' (blz. 226). 

Ferry situeert transcendentaal humanisme in de traditie 

van Descartes en Kant. Het heet niet voor niets 

'transcendentaal'. De 'vergoddelijking' van de mens is 

de kerngedachte die hij vooral aan Kant ontleent. De 

ethische maatstaf ligt in onszelf: het is 'de goddelijke 

mens in ons', en niet God die ons tot ethisch handelen 

aanzet. In de terminologie van Kant: de ethische norm 

hoort tot de 'Naturanlage der Vernunft'. De 

transcendentie is voor de hedendaagse god-mens een 

'horizontale' transcendentie.  



 

 
12 

Humanisme en christendom 

Tot daar Luc Ferry. Ik vind het een uitdagend, 

stimulerend, leesbaar boek, dat indringend analyseert 

en kwesties oproept die vandaag wel eens graag 

worden weggemoffeld. Maar ik blijf ook met vragen 

zitten. Ik som er drie op. Wat bedoelt Ferry uiteindelijk 

met 'horizontale' transcendentie? Wat verstaat hij 

onder christendom? Waarom heeft het christendom zijn 

band met dat humanisme verloren? Op die drie vragen 

is het antwoord van Ferry soms mistig en vaag, of zelfs 

gewoon onjuist. 

Transcendentie moet worden gedacht als 

transcendentie-in-immanentie, schrijft Ferry. Om die 

vorm van transcendentie te illustreren doet hij een 

beroep op Husserls analyse van de waarneming. Van 

een kubus neem ik maar drie zijden waar, en toch zeg 

ik terecht dat ik de (hele) kubus zie. Kortom, wat aan 

mij immanent is, bevat 'meer'. Anders gezegd: 

begrippen en woorden verwijzen wel naar elkaar, maar 

ze verwijzen ook naar een werkelijkheid buiten onszelf. 

Het is waar dat we de werkelijkheid slechts via onze 

interpretaties kennen, maar het is niet waar dat we 

alleen maar onze interpretaties kennen. Hoeveel bomen 

er ook zijn, ze verbergen het bos niet. 

Je zou een dergelijke invulling van het begrip 

transcendentie een minimale, kentheoretische 

transcendentie kunnen noemen, die alle diepere 

vormen van transcendentie vooronderstelt. Maar over 

die andere, 'diepere' vormen blijft Ferry vaag. Hij 

spreekt van een ethische transcendentie van de ander, 

via de transcendentie van waarden die aan allen 

gemeenschappelijk zijn. Hij zoekt naar een esthetische 

transcendentie in de kunst, veelal vruchteloos. Terloops 

verwijst hij naar de grote internationale 



 

 
13 

sportevenementen als vindplaatsen van een dergelijke 

transcendentie. En dat is zeker niet niets - de auteur 

spreekt van 'transcendances partielles' - maar toch niet 

voldoende. 

En dan het christendom. Is dat niet de godsdienst van 

de transcendentie-in-immanentie, de godsdienst van de 

incarnatie? Nee, niet volgens Ferry. Hij heeft de 

encycliek van paus Johannes-Paulus II, De glans van de 

waarheid, en ook zijn boek Over de drempel van de 

hoop goed gelezen en er zich kennelijk aan geërgerd. 

Dat is zijn uitvalsbasis om het christendom af te doen 

als een godsdienst van de 'theonomie', van de 

goddelijke wet waaraan de mens zich moet houden. 

Christelijke theologie stoelt op het gezagsargument, 

klinkt het behoorlijk ongenuanceerd. De enige 

tegenstem is die van Drewermann en zijn 

psychoanalytische interpretatie van het christendom. 

De theologische discussie herleidt Ferry bijna 

karikaturaal tot de vraag of de evangelische verhalen 

over Jezus historisch of symbolisch te begrijpen zijn. 

Voorts vind je in dit boek geen enkele verwijzing naar 

exegetische reflecties à la Bultmann, noch naar de 

inbreng van de hermeneutische methode, noch naar de 

invloed van de heideggeriaanse kritiek op de 

ontotheologie, enz.13 

'Hier ligt volgens mij de grootste paradox van onze 

seculiere betrekkingen met het christendom: de 

geboorte van het moderne gevoelsleven, de affectieve 

fundering van de waardevolste menselijke relaties, 

werd gekoppeld aan de uittocht uit een religie die 

pretendeerde een boodschap van liefde te brengen' 

(blz. 224-225). Ferry bepleit een nieuwe bezinning op 

de inhoud van het evangelie, om uit die paradoxale 

situatie te raken. Pogingen om de religie qua vorm in 



 

 
14 

haar oude luister te herstellen zijn tot mislukking 

gedoemd:  

'Terwijl de religies van de wet ten prooi lijken te vallen 

aan een aftakelingsproces dan wel aan de lokroep van 

het fundamentalisme, zou de religie van de liefde tot 

harmonie kunnen komen met de drijfveren die de 

mentaliteitshistorici voor ons hebben blootgelegd. Door 

philia zijn wij van de christelijke religie verwijderd 

geraakt, maar diezelfde philia geeft haar weer 

betekenis en biedt op verrassende wijze voedsel aan 

agapè. [...] Aldus sluit het moderne humanisme, 

zonder er zelfs over hoeven te denken, aan op een 

centraal thema van het christendom: de "liefde" is bij 

uitstek het gevoel dat de "persoonlijke structuur van de 

zin" leven inblaast, er kracht en ziel aan geeft' (blz. 

226). 

In filosofische termen: het platoons-aristotelische 

christendom is dood. De zoektocht naar die 

'traditionele' God loopt uit op een impasse: dat weten 

we, zegt Ferry, sinds Nietzsche en Heidegger. Hij 

bepleit een ander beeld van transcendentie, waarbij de 

kern van het christendom wel inspirerend kan werken, 

op voorwaarde dat daarin de afstandelijke, 

transcendente God plaatsmaakt voor de God van de 

Liefde. Er moet een niet-platoons-aristotelische 

interpretatie van het christendom komen, een nieuwe 

manier om over transcendentie-in-immanentie te 

spreken. Helaas vertelt Ferry er nauwelijks meer over. 

Zijn boek, De god-mens of de zin van het leven, kan 

gelezen worden als een exponent van het huidige 

zoeken naar nieuwe woorden voor wat ons overstijgt, 

voor wat ons transcendeert. Onvrede met de 

scholastieke beschrijving van transcendentie lijkt wel 

het algemeen aanvaarde uitgangspunt. Maar dan gaan 



 

 
15 

de wegen uit elkaar. De enen leggen de klemtoon op 

een ondoorgrondelijke transcendentie die geen naam 

heeft en geen enkele beschrijving verdraagt13. De 

anderen doen een poging om de transcendentie binnen 

de immanentie te denken14. Van die benadering is ook 

Ferry's boek een voorbeeld. Als eerste stap schetst hij 

een boeiende diagnose van onze tijd, die vraagt naar 

zingeving. Maar verder blijft het antwoord van Ferry 

vaag en onbevredigend. Meer dan contouren aanzetten 

doet hij niet15. Ondanks die beperking is zijn essay 

lezenswaard. Wat is er trouwens hachelijker dan 

'transcendentie-in-immanentie' te denken, op zo'n 

manier dat de transcendentie niet helemaal verdwijnt? 

 

 

[1] Gianni Vattimo, Ik geloof dat ik geloof, vertaling Liliana Jansen-Bella, Boom, Amsterdam, 1998, 
blz. 16-17. 

[2] Heidegger, Identität und Differenz, Pfullingen, 1957, blz. 64-65. 

[3] In dit verband verwijs ik naar de kritiek van W. Weischedel (in Der Gott der Philosophen. 

Grundlegung einer philosophischen Theologie im Zeitalter des Nihilismus, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt, 1983, blz. 494). Zie ook M. Van Nierop, 'Humanisme tussen 
aanhalingstekens. Heideggers Brief über den "Humanismus"', in Tijdschrift voor Filosofie, december 
1997, blz. 708-709: 'Aan het eind van zijn boekje Heidegger. Denker in dürftiger Zeit spreekt Karl 
Löwith onomwonden van het religieuze motief bij Heidegger, dat zich weliswaar van het christelijk 
geloof heeft losgemaakt, maar juist in zijn dogmatisch ongebonden onbepaaldheid diegenen 
aanspreekt die geen gelovige christenen meer zijn, maar na Nietzsches "dood van God" toch 

religieus zouden willen blijven. Laat het zijn, zoals we zagen, dan ook niet God zijn: de wijze 
waarop Heidegger erover spreekt, heeft zeker theologiserende trekken'. 

[4] Een mooi voorbeeld hiervan is Jean-Luc Marion, Dieu sans l'être, Communio / Fayard, Paris, 

1982.  

[5] G. Vattimo, o.c., blz. 84: 'Feit is dat het totaal anders zijn van God ten opzichte van de wereld 
ook ten koste van het nieuwe van het christelijk gebeuren lijkt te worden bevestigd. Voor 

Emmanuel Levinas bijvoorbeeld, maar in zekere zin ook voor Jacques Derrida die hem herneemt en 
becommentarieert, is er geen echt verschil tussen de historische tijdperken. Elk moment van de 
geschiedenis staat in direct verband met de eeuwigheid; de historiciteit van het bestaan beperkt 
zich helemaal tot de eindigheid ervan, tot het feit dat we altijd in een situatie geworpen zijn, 
waarvan de specifieke kenmerken echter niet worden belicht, omdat alleen de zuiver 'verticale' 
relatie met het eeuwig Andere telt'. 

[6] Over Vattimo, zie G. Groot, 'Het zwakke denken van Gianni Vattimo', in Streven, mei 1988, blz. 

686-697; G. Groot, 'Een zwak geloof. Gesprek met Gianni Vattimo', in Streven, april 1998, blz. 
319-334. 

[7] G. Vanheeswijck, 'Safranski's worsteling met de vrijheid', in Streven, september 1998, blz. 
675-685. 



 

 
16 

[8] Luc Ferry, De god-mens of de zin van het leven, vert. Jeanne Holierhoek, Ambo, Amsterdam / 

Kritak, Leuven, 1998, 255 blz., ISBN 90-6303-761-9. Oorspronkelijke uitgave: L. Ferry, L'homme-
Dieu ou le Sens de la vie, Bernard Grasset, Paris, 1996, 250 blz., ISBN 2-246-43631-1. 

[9] Philosophie politique I: Le droit. La nouvelle querelle des anciens et des modernes, P.U.F., 
1984; Philosophie politique II: Le système des philosophes de l'histoire, P.U.F., 1984; Philosophie 
Politique III: Des droits de l'homme à l'idée républicaine, P.U.F., 1985 (en collaboration avec Alain 
Renaut). 

[10] Heidegger et les modernes, Grasset, 1988. 

[11] Le Nouvel Ordre écologique: l'arbre, l'animal et l'homme, Grasset, 1992. 

[12] Een recent voorbeeld van dit atheïstisch humanisme is Herman Philipse, Atheïstisch Manifest. 
Drie wijsgerige opstellen over godsdienst en moraal, Prometheus, Amsterdam, 1995. 

[13] A. Antoine, '"L'humanisme spiritualiste" de Luc Ferry. A propos de l'Homme-Dieu ou le sens de 
la vie', in Esprit, 1996, blz. 42: 'Luc Ferry approche les "religions positives" quasiment comme à 
l'époque des Lumières, comme si la théologie n'avait pas profondément évolué depuis, et par une 

démarche qui confond souvent foi et religion'. 

[14] Cfr. J. Derrida, 'God'. Anonymus, ingeleid en vertaald door Rico Sneller, Kok Agora, Kampen, 
1998. Derrida schrijft er onder meer dat het christendom de goddelijke ontlediging (kenosis) niet 
radicaal genoeg opvat, omdat het in de figuur van Jezus Christus een unieke toegang blijft 
aanwijzen tot Gods verborgenheid. 

[15] Cfr. G. Vattimo, o.c., blz. 29: 'De menswording ofwel verlaging van God tot het niveau van de 
mens, wat het Nieuwe Testament de kenosis van God noemt, moet geïnterpreteerd worden als 

teken dat de niet gewelddadige en niet absolute God van de post-metafysische tijd gekenmerkt 
wordt door dezelfde neiging tot verzwakking als waar de heideggeriaans geïnspireerde filosofie 

over spreekt'. 

[16] Cfr. Herman Berger, Ik noem het God. Reflecties bij Luc Ferry, L'homme-Dieu ou le Sens de la 
vie, Tilburg University Press, 1998. Berger presenteert daarin een 'metafysisch' humanisme 
tegenover Ferry's 'niet-metafysisch' humanisme. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


